
73

Personalismo filosófico, 
filosofía de la persona y 

humanismo político

Carlos Andrés Gómez Rodas 
Director de Investigación

Instituto de Investigación Social Solidaridad

Introducción

Afirmar, de entrada, que el personalismo es una filosofía ‘de la persona’ no 
resulta un lugar común. Es, más bien, un punto de partida ontológico, ético 
y político que reordena los fines de la vida social a partir de la dignidad 
humana; en esta línea, el personalismo filosófico y la filosofía de la persona 
constituyen marcos teóricos complementarios: el primero —de orientación 
histórico-programática— articula una crítica a los reduccionismos de la 
modernidad; la segunda —de cuño fenomenológico y metafísico— profundiza 
en la estructura íntima del acto personal y en su apertura relacional; ambos, 
en clave aplicada, confluyen en el humanismo político, entendido como la 
búsqueda institucional del bien común desde el principio pro-persona. De 
acuerdo con Bergoglio (1989), la política es “la expresión simbólica de la vida 
en común” (p. 173) y una “práctica institucionalizada del diálogo social” (p. 
175), formulaciones que remiten a una noción relacional y teleológica de lo 
político en servicio del bien común y de la dignidad humana. A partir de 
este marco y con apoyo en fuentes académicas, el presente ensayo delimita 
conceptos, genealogías y conexiones.

¿Qué es el personalismo filosófico?

El personalismo emerge en la Europa de entreguerras, como una filosofía 
de combate frente a los reduccionismos del individualismo liberal, los 
colectivismos totalitarios y los positivismos cientificistas. Emmanuel Mounier, 
figura axial del movimiento y animador de Esprit, definió el personalismo, no 



74

como un sistema cerrado, sino como una actitud filosófica que parte de la 
primacía de la persona y de su vocación comunitaria, histórica y trascendente 
(Valderrama, 2016). La literatura especializada, en efecto, subraya que, 
para Mounier (1972), el personalismo es un proyecto teórico-práctico y 
no meramente contemplativo: “no es una filosofía de domingos por la 
tarde” (p. 18), sino una toma de posición que compromete la existencia y 
la responsabilidad (Llorca, 1983). Estas lecturas convergen en tres rasgos, a 
saber: a) dignidad incondicional de la persona en su singularidad irrepetible; 
b) relacionalidad constitutiva que desborda el yo autocentrado, hacia el tú y 
la comunidad y, c) trascendencia como apertura a bienes y valores superiores 
que orientan la libertad y el compromiso (Llorca, 1983; Valderrama, 2016).

El personalismo, en segundo lugar, se nutre de corrientes fenomenológicas 
y axiológicas; por ejemplo, Max Scheler reubica el centro de gravedad ético 
en la persona como sede de actos intencionales y de un ordo amoris capaz 
de jerarquizar valores, lo que aporta una clave decisiva para comprender la 
libertad, el arrepentimiento y el progreso moral (Sánchez-Migallón, 2010; 
Chu García, 2014). La recepción contemporánea confirma que la ética 
fenomenológica no se agota en reglas formales, sino que implica la totalidad 
afectiva y racional de la persona (Moran, 2022).

En tercer lugar, la dimensión dialógica resulta insoslayable; Martin Buber 
tematiza la estructura Yo-Tú como relación de presencia y reciprocidad 
irreductible a la instrumentalidad; ‘Yo-Ello’, con hondas consecuencias 
antropológicas y políticas; no hay persona sin encuentro que la reconozca 
(González, 2012; Laiter, 2019); esta impronta dialógica prepara el terreno para 
pensar instituciones más allá del cálculo utilitario, en clave de reconocimiento 
y corresponsabilidad (Valderrama, 2016).

Filosofía de la persona: interioridad, autodeterminación y 
participación

Ahora bien, la llamada filosofía de la persona profundiza analíticamente en 
la estructura del acto personal; Karol Wojtyła sistematiza este programa en 
Persona y acción, donde relee la antropología clásica a la luz de la fenomenología: 
el sujeto personal se autodetermina en el acto libre, integra afectividad y 
razón, y se actualiza en la participación con otros (Mora-Martín, 2019; Casas, 
2019). Esto da lugar a categorías políticas centrales como la participación 
frente a la alienación, la solidaridad frente a la instrumentalización y la 
comunión frente a la masificación (Burgos, 2023). 



75

La persona, desde esta óptica, no es un simple individuo aislado ni un 
mero engranaje de una totalidad anónima, sino un sujeto de derechos y 
deberes, capaz de orientar instituciones hacia fines humanos objetivos; por 
ello, la filosofía de la persona provee el criterio básico para juzgar sistemas 
y políticas: lo personal es medida de la legitimidad de lo social; esta tesis 
enlaza con lo dicho por Ángeles de León (2022) cuando se advierte que la 
pluralidad, en política, no puede confundirse con relativismo ni con simple 
consenso táctico, sino que debe sostener pluriformidad en la unidad de los 
valores; esto es diversidad de medios con unidad de fines anclados en la 
dignidad humana.

Humanismo político: del principio pro persona al bien común

Seguidamente, el humanismo político nombra la traducción institucional 
del personalismo; en su Humanismo integral, Jacques Maritain propone un 
orden político que reconozca la trascendencia de la persona, y, a la vez, su 
historicidad concreta, articulando libertad, justicia y participación en torno 
al bien común (Curcio, 2015; Álvarez-Álvarez, 2007); para este enfoque, la 
política no es pura ingeniería de intereses ni dominación estratégica, sino 
una obra de responsabilidad orientada a los fines humanos superiores de las 
personas y de las comunidades (Curcio, 2015).

Si la persona, más aún, es el centro y vértice del orden social, el humanismo 
político debe estructurarse por principios de solidaridad y subsidiariedad, de 
modo que los cuerpos intermedios y el Estado cooperen al desarrollo integral 
sin anular iniciativa, libertad y sentido comunitario; este es el trasfondo del 
pasaje en el que Ángeles de León (2022) afirma que el partido humanista, 
como “lugar institucionalizado” del diálogo social y evitando tanto la 
homogeneización de masas como la captura facciosa del poder, está llamado 
a posibilitar la “construcción plural del bien común” (p. 63).

Vicios a evitar: sincretismo conciliador y populismo

Conviene advertir, con Ángeles de León (2022), dos distorsiones frecuentes: 
por un lado, el sincretismo conciliador; es decir, una apariencia de equilibrio 
que obvia el conflicto y sacrifica valores por acuerdos superficiales, volviendo 
plásticas las posiciones y relativizando principios irrenunciables como la 
dignidad humana; por otro lado, el populismo, que erige un ‘enemigo común’, 
exacerba la indignación y sustituye el diálogo social por narrativas que, en 
detrimento del bien común, polarizan y reparten privilegios.



76

Frente a tales derivas, el humanismo político reafirma lo que Ángeles 
de León (2022) denomina “pluriformidad en la unidad” (p. 63); esto es, 
creatividad en los cómos, con fidelidad en los porqués; de ahí que se subraye 
la formación doctrinal de la militancia y la deliberación abierta, no como 
ritualismo partidista, sino como garantía de continuidad ética y orientación 
teleológica de la acción pública.

Convergencias sustantivas: del personalismo a la política

Pueden plantearse, llegados a este punto, cinco convergencias que explican 
la relación intrínseca entre personalismo, filosofía de la persona y humanismo 
político:

a.	 La ontología personal: el personalismo sostiene que la persona es sujeto 
subsistente, libre y relacional. La filosofía de la persona explica cómo 
esa libertad se ejerce en actos de autodeterminación y participación. El 
humanismo político reconoce jurídicamente esa ontología en derechos 
fundamentales y diseña instituciones al servicio de su florecimiento; así, 
cuando Wojtyła analiza la ‘participación’ como antídoto de la alienación, 
está allanando el camino para políticas que promuevan cuerpos 
intermedios, asociaciones y corresponsabilidad cívica (Burgos, 2023).

b.	 La ética del valor: Scheler muestra que el amor ordena los valores y funda 
el progreso moral de la persona. Trasladado a la esfera pública, esto exige 
políticas que prioricen bienes intangibles (la vida, la verdad, la justicia, etc.) 
sobre eficiencias instrumentales (Sánchez-Migallón, 2010; Chu-García, 
2014).

c.	 La centralidad del diálogo: Buber enseña que la relación Yo-Tú no 
instrumentaliza al otro. En política, esto se traduce en deliberación pública 
que reconoce interlocutores y no adversarios a destruir; de ahí que 
Bergoglio (1989) hable de la política como “práctica institucionalizada del 
diálogo social” (p. 175), condición de posibilidad de la amistad social y del 
bien común; véase la sintonía con la hermenéutica personalista de Esprit, 
para la cual la comunidad no anula, sino que condensa la personalidad.

d.	 El principio pro persona: el humanismo político exige que en la duda se 
favorezca la máxima protección de la persona; Maritain lo expresa en 
términos de “humanismo integral”, capaz de conciliar desarrollo temporal 
y vocación trascendente sin recaer en clericalismos ni secularismos 
reductivos (Curcio, 2015; Álvarez-Álvarez, 2007).



77

e.	 La institucionalidad virtuosa: el texto adjunto advierte que las organizaciones 
políticas deben evitar convertirse en ‘agencias de colocación’ sometidas al 
cálculo electoral y, en cambio, encarnar testimonios e ‘hitos’ que traduzcan 
doctrina en acciones concretas a favor del bien común. Esto reclama, no 
solo retórica valorativa, sino virtudes cívicas y diseño institucional.

Implicaciones normativas y programáticas

En clave práctica, la conexión entre personalismo y humanismo político 
permite proponer al menos cuatro implicaciones:

a.	 Deliberación sustantiva: no basta la suma de preferencias; se requiere una 
razón pública orientada por bienes humanos objetivos y con procedimientos 
participativos que reconozcan la dignidad de minorías y mayorías; aquí, 
la ‘pluriformidad en la unidad’ actúa como criterio: diversidad de medios, 
unidad de fines pro persona.

b.	 Subsidiariedad y solidaridad operativas: la política del bienestar no 
puede anular la agencia personal y comunitaria; el Estado debe habilitar 
capacidades, no sustituirlas; la sociedad civil debe corresponsabilizarse del 
bien común; esta lógica coincide con la lectura axiológica de Scheler sobre 
el amor como motor del progreso moral y social (Sánchez-Migallón, 2010).

c.	 Educación cívica personalista: formar para la libertad responsable y la 
participación establece un puente entre la filosofía de la persona y la 
ciudadanía democrática; la formación doctrinal que Ángeles de León (2022) 
reclama para la militancia no es dogmatismo, sino cultivo de principios que 
ordenan la creatividad política.

d.	 Políticas de reconocimiento: inspiradas en Buber, las políticas públicas 
deben transformar relaciones ‘Yo-Ello’ en vínculos ‘Yo-Tú’, allí donde los 
colectivos se vuelven invisibles o fungibles (poblaciones desplazadas, 
personas con discapacidad, minorías culturales, etc.). Un humanismo 
político robusto se prueba precisamente en el cuidado de los más 
vulnerables (González, 2012; Laiter, 2019).

Un encuadre crítico: entre principios y realismo

El personalismo, con todo, no ignora la complejidad de lo político; de un 
lado, rechaza el moralismo ingenuo que desatiende instituciones, incentivos 
y equilibrios de poder; de otro, critica el pragmatismo cínico que sacrifica 
fines por eficiencias inmediatas; la clave reside en una fidelidad creativa 



78

a los principios que sea capaz de traducirse en políticas prudenciales; por 
eso, Ángeles de León (2022) llama a discernir “los mejores fines y formas 
conforme [con] la dignidad” (p. 68) y, a mantener la unidad en los principios 
con pluralidad en los medios, evitando tanto la deriva populista como el 
sincretismo que admira equilibrios solo tácticos.

A la altura de los desafíos contemporáneos (desigualdad, polarización, 
tecnocratización, crisis de sentido), el humanismo político ofrece una 
gramática para recomponer la conversación pública: personas antes que 
cifras, relaciones antes que relatos y bien común antes que beneficios 
privativos; no se trata de una estética conceptual sino de una forma de vida 
institucional que genera “conciencia y participación ciudadana” (Ángeles de 
León, 2022, p. 69), incluso, cuando no ejerce el poder estatal.

Conclusión

El personalismo filosófico y la filosofía de la persona convergen en una 
antropología que reconoce a la persona como sujeto libre, relacional 
y trascendente; esta antropología traducida a clave institucional y 
programática configura el humanismo político, una manera de hacer política 
que institucionaliza el diálogo social, orienta la pluralidad de medios hacia la 
unidad de valores y encomienda a las instituciones la procuración del bien 
común desde el principio pro persona. Bergoglio (1989) refuerza esta tesis 
al concebir la política como “expresión simbólica de la vida en común” (p. 
173) y al denunciar, tanto el sincretismo que abdica de los principios, como 
el populismo que instrumentaliza la indignación; Mounier, Scheler, Buber y 
Wojtyła, por su parte, proveen las categorías para una praxis pública que 
recupere la centralidad del encuentro, la participación y el ordo amoris, 
mientras que Maritain ofrece la arquitectura de un humanismo integral que 
conjuga libertad, justicia y trascendencia; más que una etiqueta doctrinal, 
el resultado es un camino de reconstrucción cívica: políticas para personas 
que, sin renunciar a la complejidad, preservan aquello que merece siempre la 
última palabra, la dignidad humana.

Referencias

Álvarez-Álvarez, J. J. (2007). La visión de Jacques Maritain. Revista Española 
de Pedagogía, 65(236), 103-118.

Ángeles de León, J. M. (2022). La pluriformalidad en la unidad, esencia 
del humanismo político: de la tentación del “sincretismo conciliador” al 
verdadero diálogo social. Bien común, 29(323), 63-69. 



79

Bergoglio, J. M. (1989). Necesidad de una antropología política: un problema 
pastoral. Stromata, 45(1/2), 173-189.

Burgos, J. M. (2023). La filosofía social de Karol Wojtyła I. Persona, 
participación y alienación. Cuadernos de Bioética, 34(112), 31-58. https://
doi.org/10.69873/aep.i17.30

Casas, P. G. (2019). La originalidad del método filosófico de Karol Wojtyła 
en Persona y acción. Cuadernos de Pensamiento, 32, 83-107. https://doi.
org/10.51743/cpe.54

Chu-García, M. (2014). La fundamentación fenomenológica de la ética según 
Scheler. Revista de Filosofía, Pontificia Universidad Católica del Perú, 62(2), 
127-148.

Curcio, G. G. (2015). La propuesta política de Humanismo integral de Jacques 
Maritain. Opción, 31 (77), 42-55.

González, R. A. (2012). Martín Buber y la epistemología integral. Revista de 
Filosofía Universidad de Costa Rica, 51(129), 31-44. 

Laiter, Y. Z. (2019). El concepto de persona en la filosofía de Martin Buber. 
Cuadernos de Humanidades, 22(1), 45-66.

Llorca, A. (1983). Emmanuel Mounier o el filosofar al servicio de la persona. 
Espíritu: cuadernos del Instituto Filosófico de Balmesiana, 32(88), 141-156.

Mora-Martín, R. M. (2019). Persona y acción, clave de bóveda de la antropología 
de Karol Wojtyła/Juan Pablo II. Cuadernos de Pensamiento, (32), 53-82. 
https://doi.org/10.51743/cpe.52

Moran, D. (2022). Edmund Husserl, Max Scheler y Edith Stein sobre la ética 
fenomenológica. Revista de Filosofía PUCP, 70(2), 171-196. http://dx.doi.
org/10.18800/arete.202201.007 

Mounier, E. (1972). El personalismo. Editorial Universitaria de Buenos Aires 
(EUDEBA). 

Sánchez-Migallón, S. (2010). Progreso moral y esencia de la persona humana: 
un análisis desde el fenómeno del arrepentimiento según Max Scheler. 
Veritas, Revista de Filosofía y Teología, (23), 45-63. http://dx.doi.org/10.4067/
S0718-92732010000200003 

https://doi.org/10.69873/aep.i17.30
https://doi.org/10.69873/aep.i17.30
https://doi.org/10.51743/cpe.54
https://doi.org/10.51743/cpe.54
https://doi.org/10.51743/cpe.52
http://dx.doi.org/10.18800/arete.202201.007
http://dx.doi.org/10.18800/arete.202201.007
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-92732010000200003
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-92732010000200003


80

Valderrama, F. J. (2016). El personalismo de Emmanuel Mounier y su relación 
con la Constitución Política de Colombia. Opinión Jurídica, 15(30), 145-167. 
https://doi.org/10.22395/ojum.v15n30a12

Declaración de uso de inteligencia artificial

En la elaboración de este artículo, el autor no utilizó ninguna herramienta o 
servicio de inteligencia artificial.

https://doi.org/10.22395/ojum.v15n30a12
https://revistas.umariana.edu.co/index.php/RevistaHorizontesUNIMAR/politicadeusosobreinteligenciaartificial

	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk212537660
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk491767019
	_Hlk6263851
	_GoBack
	_GoBack
	Editorial
	La escritura como umbral: el ejercicio del silencio
	Iván Andrés Ordóñez Ordóñez

	Ganadores concurso de cuento y poesía 2024
	Cuento
	Categoría A
	El encanto de sentir
	Valeria Lasso Benavides 

	Getronic, un robot con corazón 
	Yuliana Angélica Muñoz Santacruz 

	Los Sueños Robados de Nictulia
	Daniela Elizabeth Montanchez Criollo


	Categoría B
	El viaje de Rosita 
	Ángela Sofia Rosero Romo

	Ella
	Héctor Trejo Chamorro


	Poesía
	Categoría A
	Cuando los ojos eran acaso polvo todavía 
	Marcela María José Tenganán Caicedo 

	Daga amarga
	Danna Sofia Fuel Rodríguez 

	Gaveta de sollozo 
	María José Parra Burbano


	Categoría B
	Te amé
	Andrés Eduardo Mora Rivera 

	Te pierdo mamá
	Bianca Marcela Miranda Portilla 

	Ven amor, robémonos un banco
	Juan Pablo Rivera Revelo


	Cuento 
	Todo estará bien
	Campo Elías Flórez Pabón 

	El jardín de las preguntas perdidas
	Julián David Granda Almeida

	La niña que tejía con el viento
	Shaden Valery Nupán Urresta
	Sindy Carolina Gomajoa Nupán
	Julieth Alexandra Narváez Nupán

	Carta de un vagabundo
	 María Elena Jiménez Obando 
	 Isaac Leonardo Jiménez Ordóñez


	Ensayo
	Vitalismo y mecanicismo: una alianza improbable en torno a la fuerza vital
	Ligia Camila Fonseca Arias

	La teología ecológica y la conversión del corazón
	Jesús Alejandro Del Castillo Rincón

	Personalismo filosófico, filosofía de la persona y humanismo político
	Carlos Andrés Gómez Rodas 

	La libertad y el Estado, entre el anarquismo de V y Kropotkin a la ontología relacional de Spinoza
	Wilson Enrique Reyes Barrera 

	Dialéctica fatalista del romance de Travesuras de la niña mala
	Jesús Miguel Delgado del Águila 


	Poesía
	Variaciones Arturo
	Jonathan Alexander España Eraso



