
81

La libertad y el Estado, entre el 
anarquismo de V y Kropotkin a la 

ontología relacional de Spinoza

Wilson Enrique Reyes Barrera 

Asistente graduado de Educación General
Universidad de los Andes

El cómic como expresión literaria y artística de las realidades 
políticas y sociales

El cómic hace parte de la industria del entretenimiento, como otro tipo de 
expresiones artísticas: la música o el cine. Está permeado de interpretaciones 
de la realidad y también tiene discursos y aproximaciones de carácter político. 
Desde el símbolo universal de la libertad y la esperanza que un super héroe 
como Superman simboliza, hasta la crítica profunda a la sociedad de autores 
como Alan Moore en obras como Watchmen, critica la moral, las instituciones 
políticas y sociales y, el mismo concepto de super héroe o vigilante, o en 
la obra que será la parte central de este trabajo, V de venganza, en donde 
pretende hacer una confrontación directa entre el anarquismo y el fascismo, 
además de criticar diferentes mecanismos de control social.

En ese orden de ideas, el presente trabajo se centra en el análisis de la obra 
V de vendetta de Alan Moore y David Lloyd, con relación y diálogo constantes 
frente a los autores Piotr Kropotkin y Baruch Spinoza y sus reflexiones 
respecto a la libertad y el Estado. Así pues, el objetivo es plantear un diálogo 
constante que permita hallar diferencias, similitudes, puntos de encuentro y 
desencuentro, críticas, no solo entre autores y el tema, sino desde el autor 
del presente trabajo hacia la teoría de los autores y al cómic.

¿Somos libres? o ¿nos controlan y limitan?

En el marco de una dictadura fascista en Inglaterra, posterior a un periodo 
de caos producto de una guerra nuclear, emerge un personaje misterioso, 



82

teatral y enmascarado que, mediante actos terroristas, planea la revolución. 
Ante el caos generado por la guerra, un partido conservador y fascista se 
alza con el poder en Inglaterra y, de inmediato, empieza una era de exclusión 
y control social. Se envía a los campos de concentración a todo lo que para 
ellos está mal en la sociedad, como la homosexualidad, el pensamiento crítico, 
entre otros. El ser humano diferente se convierte en chivo expiatorio de un 
gobierno que busca controlarlo todo mediante la represión y los medios 
de comunicación, representado en la voz del destino como uno de los ejes 
centrales del gobierno. ¿Qué es la libertad? ¿el ejercicio del poder político 
se entiende por el uso de la fuerza, la represión y la violencia? Estas son las 
preguntas que permiten el análisis de los autores y sus posturas.

El ser de la sustancia, dios o la naturaleza, es causa de causas (Spinoza, 
2013); es infinito y determina todo lo que se desprenda de su infinita esencia. 
Las singularidades, que son partes limitadas del ser de la sustancia, están 
destinadas a padecer; estas, al ser parte de la naturaleza, son limitadas con 
respecto a la potencia de dios y con respecto a las otras singularidades; por 
ende, para Baruch Spinoza, el ser humano como singularidad, es afectado, 
padece, está determinado, no es libre de las determinaciones de la Naturaleza. 
Spinoza no entiende la libertad alejada de la determinación y las disposiciones 
del ser de la sustancia; para este autor, las singularidades son afectadas por 
causas exteriores que configuran la forma en que el ser humano interactúa 
a su alrededor. Ahora bien, las pasiones del ser humano permiten entender 
cómo este es afectado; la tristeza, la felicidad y el deseo son centrales para 
comprender, más adelante, el bien y el mal.

Para entender la potencia o limitación del cuerpo y el alma en el ser 
humano, Kropotkin (1946) expone de manera elocuente las ideas de Spinoza:

La alegría, la serenidad y el buen humor contribuyen a la perfección de 
nuestra alma; la tristeza ejerce una influencia contraria (III, II). En una 
palabra, el cuerpo y el alma son inseparables. El amor no es otra cosa que 
la alegría acompañada de la idea de una causa exterior, mientras que el 
odio no es otra cosa que la tristeza acompañada de la idea de una causa 
exterior (III, 13). Esto nos explica lo que son la esperanza, el miedo, la 
desesperación y el placer, así como también lo que es el remordimiento de 
conciencia (El remordimiento es la tristeza que se opone al placer) (III, 18). 
… En la naturaleza, escribía Spinoza, no encontramos nunca el deber ser, 
sino la necesidad de ser. El conocimiento del bien y del mal no es otra cosa 
que el sentimiento de la alegría o de la tristeza. Calificamos de bien o de 
mal lo que es útil o perjudicial para la conservación de nuestra existencia, 



83

lo que aumenta o disminuye, apoya o estorba nuestra capacidad de acción 
(IV, 8). (p. 84)

Ahora bien, teniendo en cuenta que somos determinados a obrar para 
conservar nuestra naturaleza, no se puede entender la libertad sin acudir a 
la razón que permitiría conocer de manera adecuada las afecciones; es decir, 
que mediante la razón pasamos de la pasividad a la acción.

Para Spinoza (2013), mediante la razón diferenciamos lo bueno y lo malo, 
conocemos lo que potencia el alma y el cuerpo. Como ya lo mencionamos, 
el ser humano está determinado a conservar su naturaleza; por ende, 
mediante la razón y el conocimiento adecuado, este buscará necesariamente 
el bien y la felicidad: “bajo el gobierno de la razón, buscaremos entre 
dos bienes el más grande, y entre dos males, el menor” (p. 194). Así, la 
libertad o, mejor dicho, el hombre libre, para Spinoza será aquel que conoce 
adecuadamente y que se aleja del mal, que busca potenciar su naturaleza, 
que es afectado por la alegría y se aleja de la tristeza: “un hombre libre, 
es decir, el que vive únicamente conforme [con el] mandato de la razón, 
no está dirigido por el temor a la muerte … sino que desea directamente 
lo que es bueno…” (p. 195); esto es, la libertad está entendida no por la 
autodeterminación ni la ilimitación, sino más bien, está enfocada en la 
felicidad y el conocimiento adecuado de las causas de los padecimientos 
y de la causa de causas que es dios.

El Estado, el acuerdo de la multitud o la represión y la violencia

V es un terrorista que dinamita estatuas, asesina funcionarios y colaboradores 
del régimen fascista; su objetivo es hacer la revolución. V es anarquista; lo 
expresa con orgullo y decide darle la espalda a la señora justicia. Para Kropotkin 
(s.f.) el Estado está opuesto a la libertad; en su entender, el aparato de Estado 
es un instrumento que la burguesía utiliza para reprimir a los individuos y su 
instinto de sociabilidad y apoyo mutuo. Por lo tanto, Kropotkin entiende el 
Estado como una “…concentración territorial y una concentración de muchas 
funciones de la vida de las sociedades entre las manos de algunos o hasta de 
todos” (p. 5); es decir, no es solo el ejercicio de la violencia, sino un aparato 
que concentra territorio, que tiene una fuerza armada, que ejerce la ley, y que 
incluye la autoridad y el gobierno.

Kropotkin (s.f.) es crítico de la autoridad en el marco de la matriz 
direccional y explotadora que es el Estado; este abarca tanto al gobierno, 
como a la ley, la autoridad y la represión física. Para él, el Estado representa 
la concentración de poderes, la dominación, en un territorio: “Admitir que los 



84

ciudadanos constituyan entre sí una federación que se apropie de algunas 
de las funciones del Estado, hubiera sido, en principio, una contradicción. El 
Estado pide a sus súbditos la sumisión directa, personal, sin intermediarios; 
quiere la igualdad en la servidumbre; no puede admitir el Estado dentro del 
Estado” (p. 35).

Basado en lo anterior, según el autor, queda expuesto que la libertad 
no es compatible con el Estado; la concentración de poderes ejercida de 
manera vertical genera servidumbre y limita no solo la libertad, sino que 
moldea un espíritu egoísta y elimina el instinto de sociabilidad inherente a 
los seres humanos. Para finalizar, en el escrito La ley y la autoridad, Kropotkin 
(1977) argumenta que el Estado ha sido creado para mantener y fomentar 
una serie de monopolios; entre ellos, los de la propiedad privada de los 
industriales; es decir, el Estado es un armazón que permite la explotación 
de los ricos a los pobres.

Por su parte, la libertad en Spinoza (2013) hace que no exista nada más 
útil para el hombre, que otro hombre. Este postulado ayuda a entender que 
el Estado para este autor es el resultado de la multitud, entendida como la 
unión de los hombres que, libremente crean la institución para superar las 
afecciones del estado de la naturaleza, aunque también se puede entender 
que la multitud puede crear la institución gobernada por las pasiones.

Spinoza (2007) considera que el Estado puede tener dos caras: por un lado, 
entiende el estado de naturaleza como la expresión del poder de Dios. Sin 
embargo, advierte que “los hombres se guían más por el ciego deseo que por 
la razón, y por lo mismo, su poder natural o su derecho no debe ser definido 
por la razón, sino por cualquier tendencia por la que se determinan a obrar 
y se esfuerzan en conservarse” (p. 86). De este modo, el autor muestra que, 
movidos por las pasiones y el afán de conservación, los individuos terminan 
entrando en conflicto entre sí.

Aun así, en este autor existe un predominio positivo1 del Estado, porque 
la multitud acuerda crear el Estado no para dominar, no para moldear al ser 
humano, sino para conservar su derecho natural de existir sin perjuicio de 
otro (Spinoza, 2007), sin distinción de si el modo de gobierno es monárquico, 
aristócrata o democrático (aunque en Spinoza existe la predilección por 
la democracia). Por lo tanto, ya no será el rey por encima de los súbditos, 
sino que es el rey en función de los súbditos; el fin del Estado es la libertad 
(Spinoza, 2013).

1 Una concepción positiva del Estado es aquella que lo ve como un aparato de soberanía y derecho, cuya función 
es producir y aplicar normas jurídicas obligatorias para mantener el orden social.



85

Finalmente, para V, el Estado, y más específicamente, el Estado al cual él 
se enfrenta, no es el resultado de la multitud queriendo gobernar a partir 
de la razón. El Estado es un aparato de represión, que utiliza herramientas 
de control y que vigila a sus súbditos. En V hay una concepción anarquista 
del Estado.

El control del Fascismo y V oponiéndose

En el capítulo 5 del volumen dos de V de vendetta (Moore y Lloyd, 1989), 
capítulo llamado ‘Versiones’, se puede leer al ‘líder’ nombrarse fascista y 
decir “la guerra acabó con la libertad. Solo persiste la libertad de morir de 
hambre. Morir o vivir en un mundo caótico. ¿Les permitiré esa libertad? No lo 
creo. Me respetan, me temen” (pp. 5-6). Unas viñetas más abajo, V tiene una 
conversación con la estatua de la justicia, símbolo del aparato de justicia; la 
ha traicionado, la ha engañado con un nuevo amor llamado anarquismo, pero 
no fue la única que engañó; la justicia engañó a V con el fascismo; se volvió 
su cómplice, se vendió al fascismo; ya no es justicia; es control en función de 
los poderosos. “La justicia sin libertad no existe”, dice V mientras dinamita la 
estatua y se aleja lentamente.

Lo anterior nos hace plantear ciertas preguntas que ayudarán a entender 
las diferencias y similitudes entre autores, además de las debilidades y 
fortalezas de las teorías: ¿es necesario el Estado para asegurar y encontrar la 
libertad?, ¿la ley y la autoridad permiten organizar la sociedad o extinguen la 
libertad?, ¿qué es la potencia y como se relaciona con el Estado, el gobierno y 
la autoridad?, ¿es necesario el aparato de Estado para organizar la sociedad?

El estado como matriz de dominación o como liberación 
potenciadora de la multitud

El fascismo, según Moore y Lloyd (1989), en cabeza del canciller Sutler, limita 
las libertades individuales, ejerce una represión sistemática, controla las vidas 
de los ciudadanos de Inglaterra mediante micrófonos, cámaras, entre otros. No 
obstante, el partido y el canciller lograron llegar al poder mediante votación 
democrática después de un periodo de caos y confusión donde, por miedo 
o por seguridad, los ciudadanos prefirieron perder su libertad de expresión y 
de crítica a cambio de la seguridad que un gobierno totalitario ofrecía. Desde 
el punto de vista de Kropotkin, como ya se había mencionado, el ejercicio 
del poder político, no solo en cabeza del gobierno, sino del aparato estatal 
por completo, limita la libertad. El Estado significa concentración territorial y 



86

de capital; es sinónimo de explotación; en consecuencia, junto con el Estado 
viene la limitación de la capacidad socializadora del ser humano.

Esta argumentación en Kropotkin (2005) se debe a su interpretación 
de las teorías de Darwin donde el ser humano no solo tiene un instinto de 
competencia y egoísmo, sino que también, primordialmente, es el instinto de 
sociabilidad preeminente en los animales y, sobre todo, en los seres humanos. 
Pero, según este autor, con el fin de mantener el orden de individualidad y 
competencia, la sociedad capitalista instaura una ‘moral individualizante’ que 
enseña el egoísmo como algo natural, como algo instintivo que hace que los 
seres humanos sean inestables y conflictivos y que, necesariamente, para 
limitar ese instinto de egoísmo, creen y legitimen el Estado.

Por su parte, Spinoza (2013) entiende que el ser humano está determinado 
a conservarse a sí mismo, mediante cualquier medio (a lo cual llama ‘derecho 
natural’); cree que este tenderá a preservar su ser; nunca a disminuir su 
potencia. Pero aquí se halla el primer problema del Estado de Naturaleza: 
¿cómo los individuos (y no solamente los seres humanos) conservarán y 
pensarán en función de su propia existencia? “No es la sana razón la que 
determina para cada uno el derecho, sino la extensión de su poder y la 
fuerza de su apetito, o mejor, de sus necesidades” (p. 434); es decir, el ser 
humano no nace con la razón; debe encontrarla; nace con sus afecciones y 
su determinación de conservarse a sí mismo, lo cual puede llevar al conflicto. 
Después de una guerra solo queda conservarse a sí mismo; tal vez, el ser 
humano no sea egoísta por naturaleza, como expone Kropotkin, pero, como 
diría Spinoza, está destinado a conservarse del hambre. Sin embargo, es 
necesario aclarar que Spinoza, aunque entiende que el derecho natural está 
dado por la potencia de Dios a las singularidades, no entiende la singularidad 
sino en conexión infinita entre cada una de ellas como parte del todo del ser 
de la sustancia; por lo tanto, una vez que los seres humanos utilicen la razón, 
entenderán que la mejor forma de conservarse es cooperar, hacer parte de 
la potencia.

Los votos para conformar un Estado totalitario, por seguridad, serán pues 
el resultado de la unión de las singularidades que, como multitud guiada por 
pasiones negativas, instaura un régimen sin derecho a resistencia. Debido 
a esto, V emprende una lucha terrorista, porque entiende que el sistema 
democrático es un simple trámite, una herramienta de dominación, tal como 
piensa Kropotkin y su antropología anarquista.

Contrario a lo que piensa el anarquismo, Spinoza (2013) propende a la 
democracia, entendida por este autor, como el acuerdo libre mediado por 



87

la razón. Este acuerdo crea un soberano. En este punto radica una gran 
diferencia entre Spinoza y Kropotkin: si el soberano es el resultado del 
acuerdo de la multitud libre, y si la razón dice que se escoge un mal menor 
y un bien mayor, la ley y el soberano deberán ser obedecidos, así la ley sea 
ridícula (Spinoza, 2013).

Sin embargo, Kropotkin (1977) argumenta que todo ejercicio de autoridad, 
aun si buscase el bien común, terminará por corromper y estar en función de 
una minoría con el fin de explotar. Sostiene que la sociedad debe liberarse de 
las ataduras del Estado mediante la revolución, lo cual está en consonancia 
con el actuar revolucionario y violento de V.

No obstante, el actuar de V tampoco se diferenciaría de manera radical de 
Spinoza, si bien se decía que el soberano es absoluto y es producto del pacto 
libre de la multitud guiada por la razón; el ser humano en ningún momento 
renuncia a su derecho natural de conservarse a sí mismo; por ello, existe un 
derecho de resistencia; esto es, si la multitud y el soberano se guían por la 
libertad y la razón, la esclavitud no existirá; el súbdito potenciará no solo su 
ser sino a la multitud y viceversa. Sin embargo, la tiranía, como en el régimen 
de Sutler, hace que pensemos que los habitantes de Inglaterra no sean 
súbditos; por lo tanto, ellos tienen el derecho a la resistencia.

Ante esta discusión, Kropotkin (s.f.) diría que Spinoza se centra en las 
formas de gobierno; para él, los súbditos en su derecho a conservarse deben, 
mediante la razón, cambiar la forma de gobierno libremente, pero el aparato 
estatal de concentración de poderes y de territorio seguirá existiendo y, 
donde hay autoridad y jerarquía (cosa que no rechaza Spinoza), si es guiada 
por la razón, tarde o temprano limitará la libertad, la igualdad y la justicia de 
la comunidad. El Estado, según Kropotkin (s.f.), no es guiado por la razón: 
“El hombre, en un régimen de igualdad, podría guiarse confiadamente por 
su razón…” (p. 6). Es decir, en régimen de igualdad, que solo puede ser 
comprendida por la ausencia de autoridad y ley, la razón puede operar. Para 
Kropotkin, la libertad y la razón no son excluyentes, pero el Estado y la 
libertad sí lo son.

Entendido lo anterior, desde el cómic quedan ciertas dudas que pueden 
cuestionar las diferentes teorías: en su monólogo con la estatua de la justicia, 
se llama anarquista y comprende que la justicia sin libertad no es posible. 
Desde este punto de vista, y si entendemos el anarquismo de V en el sentido 
del anarquismo de Kropotkin (1901) que, en La ciencia moderna y el anarquismo 
define como: 



88

El deseo de impulsar la evolución en este sentido es lo que determina la 
actividad social, científica y artística de los anarquistas. Y esta actividad, 
a su vez, debida a su coincidencia con el desarrollo social, se convierte 
en fuente de creciente vitalidad, fuerza y sentimiento de unidad con los 
mejores impulsos de la humanidad. Por consiguiente, se convierte también 
en fuente de mayor felicidad y vitalidad para el individuo. (p. 18)

…entenderíamos que V está en contra de todo símbolo del Estado; entre 
ellos, la autoridad y la ley.

Por lo tanto, y como se demuestra en el acto de dinamitar la estatua, el 
aparato de justicia es inútil y debe ser destruido desde sus símbolos, porque 
está cooptado por una élite corrupta y totalitaria. Por su parte, Spinoza 
(2013) no ve con malos ojos la autoridad; es más: para él, el soberano, ya 
sea el rey, la aristocracia o la democracia, debe hacer prevaler la ley como 
resultado de la multitud libre. Por ende, considera, se debe castigar la 
sedición: 

De este modo, cada ciudadano transfiere su poder a la sociedad, la cual, 
sobre todas las cosas, tendrá el derecho absoluto de la naturaleza; es decir, 
de la soberanía; de suerte que cada uno estará obligado a obedecerla ya 
de un modo libre, ya por el temor al suplicio. (p. 437)

Por lo tanto, Spinoza les criticaría a V y a Kropotkin, que la autoridad debe 
ser guiada por la razón y que por medio de ella se entiende que la jerarquía 
en ningún momento debe negar el derecho natural; afirma que la autoridad 
no es incompatible con los derechos de los ciudadanos, y cita:

Así pues, hemos demostrado:

1.	 Que es imposible privar a los hombres de la libertad de decidir lo 
que piensan.

2.	 Que, sin atentar al derecho y la autoridad de los soberanos, esta 
libertad puede concederse a cada ciudadano, siempre que ella no 
se aproveche para introducir alguna innovación en el Estado o para 
cometer alguna acción contraria a las leyes establecidas. 

3.	 Que cada cual pueda gozar de esta misma libertad sin turbar la 
tranquilidad del Estado y sin que ello resulte inconveniente, cuya 
represión no sea fácil.

4.	 Que cada cual puede disfrutar de ella sin atentar a la piedad.



89

5.	 Que las leyes que conciernen a las cosas de pura especulación son 
perfectamente inútiles.

6.	 Que no solamente esta libertad puede conciliarse con la tranquilidad 
del Estado, con la piedad y los derechos de la soberanía, sino que es 
necesaria para su conservación. (p. 484).

Finalmente, si se puede identificar entre los dos autores, ya sea por el 
instinto de sociabilidad o porque las singularidades son una parte del ser de 
la sustancia, los dos autores reconocen que el ser humano es un ser social 
que no funciona de manera egoísta. Según Visentin (2005) sobre Spinoza: 
“los seres humanos son capaces de reconocer, aunque confusamente, que la 
sociedad es de gran utilidad e incluso absolutamente necesaria” (p. 118). Por 
otro lado, Kropotkin alude a que la libertad, despojada de todo ejercicio de 
poder, conllevará necesariamente que los seres humanos vivan en sociedad 
y disfruten de ella.

El poder como dominación o como potencia.

Según Kropotkin (s.f.), la conformación del Estado conllevó una tendencia 
al individualismo egoísta que sepultaba los instintos de sociabilidad. En un 
escrito posterior, denominado La ley y la autoridad, Kropotkin (1977) precisa 
que, antes de la existencia del derecho positivo, el instinto de sociabilidad 
desarrollaba prácticas y costumbres de convivencia “necesarias para la vida 
de las sociedades y la preservación de la especie” (p. 42), al lado de otras 
vinculadas a la autoafirmación del individuo y al egoísmo, tales como 

El deseo de dominar a los otros e imponerles la propia voluntad; el 
deseo de apoderarse de los productos del trabajo de una tribu vecina; 
el de rodearse de comodidades sin producir nada mientras los esclavos 
proporcionan al amo los medios de procurarse todo género de placeres y 
lujos. (cap. 2)

Estas costumbres se habrían apoyado en el “espíritu de rutina”, para 
institucionalizar y conservar formas de poder favorables a las minorías 
dominantes (Múnera, 2014, p. 101).

En ese orden de ideas, el Estado, como proceso histórico, es el resultado 
del ocultamiento de los instintos de sociabilidad. A su vez, en la teoría 
anarquista, el poder político es entendido como dominación que, mediante la 
consolidación de los monopolios de la propiedad privada y el ejercicio de la 
violencia física, explota y limita a los individuos y su instinto de apoyo mutuo.



90

Por el contrario, para Spinoza el poder político, cuando es dirigido por 
la razón, tenderá a buscar la felicidad y potenciarse a sí mismo y a las 
singularidades. El soberano es el resultado del acuerdo libre que deberá ser 
obedecido en función de que sus leyes y disposiciones son el producto de 
la razón. En ese orden de ideas, el poder en Spinoza puede ser entendido 
como la confrontación de las singularidades en conflicto, por el afán de 
autoconservarse; también, puede ser comprendido como la potencia de las 
singularidades que buscan la felicidad.

Como se había mencionado, mediante la razón, no existe nada más útil 
para el hombre que otro hombre; es decir, la multitud libre potencia y busca 
la felicidad y se aleja de la tristeza. Por lo tanto, contrario a Kropotkin, el 
Estado, guiado por la razón, no es sinónimo de dominación y violencia, sino 
de organización política libre, porque una multitud libre se guía más por la 
esperanza que por el miedo, mientras que la sojuzgada se guía más por el 
miedo que por la esperanza. Aquella, en efecto, procura cultivar la vida; esta, 
en cambio, evita simplemente la muerte; aquella, repito, procura vivir para 
sí, mientras que esta es, por fuerza, del vencedor. Por eso decimos que la 
segunda es esclava y que la primera es libre. Por consiguiente, el fin del Estado 
adquirido por derecho de guerra, como sugiere Múnera (2014), es dominar 
y tener esclavos, mejor que súbditos. Es cierto que, si tan solo consideramos 
sus derechos respectivos, no existe ninguna diferencia esencial entre el 
Estado, que es creado por una multitud libre, y aquel que es conquistado 
por derecho de guerra. Sus fines, sin embargo, son, como ya hemos probado, 
“radicalmente diversos, y también los medios por los que cada uno de ellos 
debe ser conservado” (Spinoza, 2013, como se cita en Múnera, 2014, p. 108).

En resumen, el concepto de poder en Spinoza puede verse desde un 
aspecto positivo (potencia) o desde un aspecto conflictivo (potestas). Por su 
parte, en Kropotkin, el poder es visto como dominación y como el resultado 
de una matriz de dominación que limita la libertad del individuo.

Con respecto a las dos teorías, se identifica una limitación de la 
interpretación de Kropotkin del poder en relación con Spinoza. Si se asume 
que el poder político en cabeza del Estado es únicamente de represión, este 
hecho haría una simplificación del poder, porque el poder también puede 
generar relaciones de emancipación o de comprensión social. Spinoza puede 
abrir horizontes de interpretación en donde el poder no solo signifique 
explotación y violencia que reprime, sino que permite pensar en una 
organización política dentro del aparato estatal que potencie a la multitud y 
a la singularidad. Esto es, Spinoza aboga por una política de la libertad, donde 
el ejercicio del poder político esté en consonancia con la razón y la libertad.



91

No obstante, Kropotkin (2016) permite el análisis de la opresión y el análisis 
crítico del capitalismo y la individualización de la sociedad. Sin embargo, 
el evolucionismo presente en su teoría, no es suficiente para explicar las 
afecciones del ser humano, como en la teoría de Spinoza sí se logra.

Entender que, mediante la revolución se llegará a consolidar una sociedad 
que privilegie el apoyo mutuo sin aparato político estatal, sin otra justificación 
que eliminar la violencia y la dominación del Estado es, por lo menos, 
inconclusivo. Múnera (2014) expone que, no obstante, en la obra de los dos 
autores, el hilo de la argumentación se pierde cuando se pasa del análisis 
de la naturaleza humana, ontológica o antropológica, al de la organización 
anarquista futura. El anarquismo produciría una ruptura antropológica 
injustificada que implicaría la victoria definitiva de la bondad humana.

Sin embargo, hay un punto poderoso de la teoría anarquista del poder. 
Kropotkin les da importancia a temas como la emancipación de la mujer; la 
exalta como tema político, lo cual parece que Spinoza y muchos otros autores 
de la modernidad política no reconocen.

Una crítica al papel político de la mujer en Spinoza

Volviendo al cómic, en este se pueden evidenciar discusiones sobre el poder. 
En el primer volumen, V rescata a una joven prostituta de unos funcionarios 
del régimen que la iban a violar, ya que ella se encontraba desobedeciendo el 
toque de queda. V y Evey emprenden un viaje conflictivo donde el objetivo 
de V es mostrarle a Evey la injusticia y la violencia del régimen y, también, su 
verdadero potencial revolucionario en contra del fascismo.

En una de esas pruebas, documentada en el volumen 6 capítulo 10 
denominado ‘Vejación’, Evey es apresada supuestamente por el régimen, 
torturada y condenada a morir si no entrega al terrorista. Mientras ella está 
en su celda, encuentra una carta de una presa con la que años antes Sutler y 
su gobierno experimentaban y torturaban. Valerie contaba en cinco hojas de 
papel higiénico su historia, su lesbianismo y cómo su diferencia representó 
un peligro para el fascismo y su condena de muerte. En las cinco páginas se 
podía leer una historia de amor atravesada y cortada abruptamente por el 
régimen violento del canciller de Inglaterra.



92

Ante esto, Evey se niega a delatar a V y acepta su destino: morir fusilada. 
Este acontecimiento del cómic permite hacer ciertos cuestionamientos y me 
permite hacer una crítica a la teoría política de Spinoza. Al final del cómic, Evey 
toma el papel de V ante la muerte de este. La revolución, como acto político, 
no diferencia sexo ni géneros; no discrimina; la mujer tiene una condición 
de igualdad con respecto al hombre. Kropotkin (2016) se pronuncia ante el 
papel de la mujer en la revolución, de la siguiente manera:

Pero por fin la mujer también reclama su parte en la emancipación de la 
humanidad. Ya no quiere seguir siendo la bestia de carga de la casa. Ya es 
suficiente con todos los años de su vida que tiene que dedicar a la crianza 
de sus hijos. ¡Ya no quiere ser más la cocinera, la remendona, la barrendera 
de la casa! Y como las norteamericanas han tomado la delantera en esta 
obra de reivindicación, en los Estados Unidos hay una queja generalizada 
por la falta de mujeres que estén dispuestas a realizar tareas domésticas. 
La señora prefiere el arte, la política, la literatura o la sala de juego; la 
obrera hace otro tanto, y ya no se encuentran sirvientas. En los Estados 
Unidos, son raras las solteras y casadas que estén dispuestas a aceptar la 
esclavitud del delantal. (p. 123)

Sin embargo, contrario al papel revolucionario de la mujer que tanto Alan 
Moore y David Lloyd como Piotr Kropotkin están dispuestos a reivindicar, 
Spinoza (2014, como se cita en Oliva-Ríos, 2019) no parece reconocer el 
papel de la mujer:

Ahora bien, si las mujeres fueran iguales por naturaleza a los varones y 
poseyeran igual fortaleza de ánimo e igual talento (tal es el mejor índice 
del poder y, por tanto, del derecho humano), sin duda que, entre tantas 
y tan diversas naciones, se encontrarían algunas, en que ambos sexos 
gobernaran por igual, y otras, en que los varones fueran gobernados por 
las mujeres y fueran educados de forma que su poder intelectual fuera 
menor. Pero, como esto no sucedió en parte alguna, podemos afirmar 
rotundamente que las mujeres no tienen, por naturaleza, un derecho 
igual al de los hombres, sino que, por necesidad, son inferiores a ellos. No 
puede, por tanto, suceder que ambos sexos gobiernen a la par y, mucho 
menos, que los varones sean gobernados por las mujeres. (p. 13)

Y, continúa Spinoza (2007):

Si consideramos, además, los afectos humanos, a saber, que los hombres 
casi siempre aman a las mujeres por el solo afecto sexual y que aprecian su 
talento y sabiduría en la misma medida en que ellas son hermosas, y que, 



93

además, los hombres soportan a duras penas que las mujeres que ellos 
aman, favorezcan de algún modo a otros, y hechos por el estilo, veremos 
sin dificultad que no puede acontecer, sin gran perjuicio para la paz, que 
los hombres y las mujeres gobiernen por igual. (pp. 223-224)

Como ya se ha expresado, la libertad es guiada por la razón, y el poder 
es la unión de la multitud guiada por la razón. Sin embargo, para Spinoza, 
si la mujer decide ejercer un cargo público o un cargo estatal de autoridad, 
atentaría contra la paz del Estado.

Si mediante la voluntad libre de hombres y mujeres la multitud decidiera 
depositar en una mujer el ejercicio soberano de un Estado o un papel 
protagónico, la libertad de ejercer un cargo en el Estado elegido por la razón 
de la multitud libre debe entender a la mujer como un sujeto político. Si 
lo vemos desde el punto de vista de Kropotkin, este tipo de opiniones de 
Spinoza reforzaría la idea de que la libertad, incluida la de la mujer, se da en el 
proceso revolucionario y en la extinción del Estado que oculta la capacidad 
de liderazgo de la mujer y que reprime el instinto de sociabilidad.

Conclusiones

La política de las afecciones y la razón de Spinoza, o la ‘antipolítica’ y el 
‘antiestatismo’ de Kropotkin se diferencian sustancialmente con respecto a los 
ejes analíticos de la libertad y el Estado. La primera diferencia es que mientras 
para Kropotkin (2008; 2016) la libertad está dada en el reconocimiento del 
instinto de sociabilidad, en la medida en que la libre asociación permite 
superar la explotación y la violencia de una clase sobre otra, la libertad, la 
igualdad y la justicia se garantizarán. Por su parte, para Spinoza la libertad 
está relacionada con la razón y la comprensión de que los seres humanos son 
determinados por el ser de la sustancia. La libertad es ser causa adecuada 
de sí misma; no es un derecho derivado de un presupuesto científico, sino 
de una moral que permita entender la naturaleza y conocer la felicidad y así, 
encontrar lo bueno y lo malo.

Con respecto al Estado, Spinoza lo asocia a la libertad; para él, una multitud 
guiada por la razón potenciará a la multitud y a los hombres, contrario a 
Kropotkin, que ve en el Estado, la autoridad y la ley, un obstáculo para la 
libertad, la igualdad y la justicia. Mientras Spinoza reivindica la ley y la autoridad 
en el marco de la libertad de la multitud, Kropotkin no acepta ningún tipo 
de organización política jerárquica. La organización política, contrario a lo 
que piensa Kropotkin, puede ser estatal y potenciar la libertad; sin embargo, 



94

el ejercicio de la autoridad, cuando es dominado por la pasión y la tristeza, 
debe ser cuestionado. Spinoza da más argumentos para interpretar el poder 
político, pero Kropotkin pone en la discusión asuntos como la desigualdad, la 
explotación y la violencia de género.

V de Vendetta es una obra que permite analizar conceptos como el 
Estado, la libertad y la violencia, aunque no es suficientemente explícita al 
momento de definir el anarquismo de V, y se queda en la crítica del gobierno 
y no del Estado y del capitalismo. Aun así, es una obra que permite conocer, 
de manera ilustrativa y creativa, los cuestionamientos que se pueden hacer 
cuando el gobierno abusa de los mecanismos de control y permite cuestionar 
que muchos de esos abusos son permitidos por la pasividad de la sociedad 
civil.

Referencias

Kropotkin, P. (s.f.). El Estado. Libros Tauro.

Kropotkin, P. (1901). La ciencia moderna y el anarquismo. F. Sempere y 
Compañía Editores.

Kropotkin, P. (1946). Origen y evolución de la moral. Editorial Americalee.

Kropotkin, P. (1977). La ley y la autoridad. Tusquets.

Kropotkin, P. (2005). La conquista del pan. Libros de Anarres.

Kropotkin, P. (2008). La moral anarquista y otros escritos. Libros de Anarres.

Kropotkin, P. (2016). El apoyo mutuo: un factor de la evolución. Pepitas de 
calabaza.

Moore, A. y Lloyd, D. (1989). V de Vendetta (II): Anarquía, justicia y venganza. 
ECC Ediciones.

Múnera, L. (2014). Antropología anarquista, Estado y poder (Bakunin 
y Kropotkin). https://www.studocu.com/co/document/universidad-
nacional-de-colombia/teorias-del-poder/Múnera-ruiz-leopoldo2014-
antropologia-anarquistaestado-y-poder/60069044

https://www.studocu.com/co/document/universidad-nacional-de-colombia/teorias-del-poder/Múnera-ruiz-l
https://www.studocu.com/co/document/universidad-nacional-de-colombia/teorias-del-poder/Múnera-ruiz-l
https://www.studocu.com/co/document/universidad-nacional-de-colombia/teorias-del-poder/Múnera-ruiz-l


95

Oliva-Ríos, M. (2019). Spinozismo y Feminismo: potencia común o de cómo 
pensar un feminismo spinoziano. En XV Coloquio Internacional Spinoza, El 
Spinozismo como forma de vida, Córdoba, Argentina, diciembre 2018 y XVI 
Coloquio Internacional Spinoza Américas, Spinoza, Filosofía & Liberdade, Río 
de Janeiro, Brasil, diciembre 2019.

Spinoza, B. (2007). Ética. Tratado teológico-político (8.a ed.). Editorial Porrúa.

Spinoza, B. (2013). Tratado político (A. Domínguez-Basalo, Trad.). Alianza 
Editorial.

Visentin, S. (2005). Potencia y poder en Spinoza. En G. Duso, El poder: Para 
una historia de la filosofía política moderna (pp. 113-124). Siglo XXI Editores.


	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk212537660
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk491767019
	_Hlk6263851
	_GoBack
	_GoBack
	Editorial
	La escritura como umbral: el ejercicio del silencio
	Iván Andrés Ordóñez Ordóñez

	Ganadores concurso de cuento y poesía 2024
	Cuento
	Categoría A
	El encanto de sentir
	Valeria Lasso Benavides 

	Getronic, un robot con corazón 
	Yuliana Angélica Muñoz Santacruz 

	Los Sueños Robados de Nictulia
	Daniela Elizabeth Montanchez Criollo


	Categoría B
	El viaje de Rosita 
	Ángela Sofia Rosero Romo

	Ella
	Héctor Trejo Chamorro


	Poesía
	Categoría A
	Cuando los ojos eran acaso polvo todavía 
	Marcela María José Tenganán Caicedo 

	Daga amarga
	Danna Sofia Fuel Rodríguez 

	Gaveta de sollozo 
	María José Parra Burbano


	Categoría B
	Te amé
	Andrés Eduardo Mora Rivera 

	Te pierdo mamá
	Bianca Marcela Miranda Portilla 

	Ven amor, robémonos un banco
	Juan Pablo Rivera Revelo


	Cuento 
	Todo estará bien
	Campo Elías Flórez Pabón 

	El jardín de las preguntas perdidas
	Julián David Granda Almeida

	La niña que tejía con el viento
	Shaden Valery Nupán Urresta
	Sindy Carolina Gomajoa Nupán
	Julieth Alexandra Narváez Nupán

	Carta de un vagabundo
	 María Elena Jiménez Obando 
	 Isaac Leonardo Jiménez Ordóñez


	Ensayo
	Vitalismo y mecanicismo: una alianza improbable en torno a la fuerza vital
	Ligia Camila Fonseca Arias

	La teología ecológica y la conversión del corazón
	Jesús Alejandro Del Castillo Rincón

	Personalismo filosófico, filosofía de la persona y humanismo político
	Carlos Andrés Gómez Rodas 

	La libertad y el Estado, entre el anarquismo de V y Kropotkin a la ontología relacional de Spinoza
	Wilson Enrique Reyes Barrera 

	Dialéctica fatalista del romance de Travesuras de la niña mala
	Jesús Miguel Delgado del Águila 


	Poesía
	Variaciones Arturo
	Jonathan Alexander España Eraso



